
et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

 David Renz 

Kooperation im Widerstand. 
Ludwig Fischer lotet Perspektiven eines 
veränderten Naturverhältnisses aus 

Mit Naturallianz. Perspektiven für ein verändertes Naturverhältnis  legt 
Ludwig Fischer, Literatur- und Kulturwissenschaftler und emeritierter 
Professor für Neuere deutsche Literatur und Medienkultur an der Uni-
versität Hamburg, einen essayistischen Beitrag zur aktuellen Diskus-
sion über das Verhältnis von Mensch und Natur vor. Der Natur- 
theoretiker hat bereits in früheren Publikationen wie Projektionsfläche 
Natur. Zum Zusammenhang von Naturbildern und gesellschaftlichen 
Verhältnissen (2004) oder Natur im Sinn. Naturwahrnehmung und Lite-
ratur (2019) die enge Verflechtung von Wahrnehmung, Literatur und 
gesellschaftlichen Naturbildern herausgearbeitet. 

Sein neuestes Werk versteht Fischer nicht als Beitrag zur systemati-
schen Theoriebildung, sondern als »erkundende Betrachtung« (7), die 
sich neben die fachlichen Diskurse verschiedener Disziplinen stellen 
will, jedoch nicht in deren Zentren. Ausgangspunkt bildet, so Fischer, 
die Diagnose einer tiefgreifenden Entfremdung des Menschen von den 
Potenzialen der Natur, die sich in den ökologischen Krisen der Gegen-
wart als zerstörerische Dynamik manifestieren. Anknüpfend an Ernst 
Blochs Konzept der »Naturallianz« in Das Prinzip Hoffnung beabsich-
tigt Fischer, diesen Begriff durch eigene Impulse zu transformieren, wo-
bei er unter »Naturallianz« eine relationale, nicht-mystische und nicht-
animistische Konzeption des »unabdingbaren Zusammenwirkens« (7) 
menschlicher Daseinsvollzüge mit nicht-menschlichen Kräften und Be-
strebungen versteht. Naturallianz bezeichnet nach seiner Deutung 
nicht lediglich eine gesellschaftliche Praxis, sondern ein fundamentales 
Prinzip des Naturgeschehens, das auch als Leibesgeschehen verstan-
den werden kann (vgl. 8). An dem damit verbundenen Denken sei, so 
Fischer, immer der ganze Leib beteiligt, verstanden als lebendiges 

»Amalgam« (9) aus Naturgege-
benem und kulturell Geformtem.
In Fischers Worten: »[…] wenn es
zutrifft, dass an unserem Be-
wusstsein auch dasjenige teilhat,
was sich in, an und mit unserem

Ludwig Fischer (2024): Naturallianz. Perspektiven für ein 
verändertes Naturverhältnis, Berlin: Matthes & Seitz. 313 
S., ISBN 978-3-7518-2026-4, EUR 28,00. 

DOI: 10.18156/eug-2-2025-rez-5 



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

2 

 

Leib vollzieht, dann geht eben in das Denken, auch in das intensive, 
durcharbeitende Nachdenken, der Bezug zu dem ein, was wir nicht 
sind und mit dem wir doch schon durch jeden Atemzug verwoben sind 
– wir nennen es ›Natur‹« (8). 

Fischer beabsichtigt, das Verhältnis von Mensch und Natur auf einer 
grundsätzlicheren Ebene neu zu bestimmen. Der Aufbau des Buches 
wird dabei von der leitenden Frage getragen, wie ein Allianzdenken mit 
der Natur konzipiert werden kann. 

Schon in der ›Vorbemerkung‹ (7–9) wird deutlich, dass die ökologische 
Krise für Fischer nicht mehr in erster Linie durch ein Defizit an natur-
wissenschaftlichen Daten zu bestimmen ist, sondern durch das Unver-
mögen, diese Daten in kulturelle, soziale und philosophische Katego-
rien zu übersetzen (vgl. 16f.). Damit positioniert er sein Werk bewusst 
an der Schnittstelle von Naturphilosophie, Kulturgeschichte und Sozi-
altheorie. Der Begriff »Naturallianz« wird dabei als heuristische Leitfi-
gur eingeführt, die, wie Fischer schreibt, eine Verständigung über un-
ser Verhältnis zur Mitwelt ermöglicht, ohne in Mythologisierung zu ver-
fallen. 

Im ersten Kapitel, ›Fragestellung‹ (11–39), präzisiert Fischer die 
Grundintention seines Essays. Er beschreibt, dass moderne Gesell-
schaften zwar über immer differenziertere Erkenntnissysteme verfüg-
ten, zugleich jedoch Schwierigkeiten hätten, Natur als eigenständige 
Größe in gesellschaftliche Ordnungsvorstellungen einzubinden. Dies 
begründet er mit der Einsicht, »dass die Menschen […] [den] Pakt mit 
dem Boden und mit den Lebewesen in ihm […] nur schwer mit den 
dominanten Naturvorstellungen in unseren westlichen Kulturen zu ver-
einbaren [bereit sind]« (14f.). Nach Fischer kann dies jedoch gelingen, 
wenn bestehende Möglichkeiten aufgegriffen und modifiziert werden, 
»indem man sie sich aneignet« (16). Im Anschluss an Bloch spricht er 
von »konkreten Utopien«, die nötig seien, um das neu zu definierende 
Naturverhältnis nicht als »Pakt«, sondern als »Naturallianz« zu verste-
hen. »Pakt« meint eine implizite, tentativ-praktische Abstimmung im 
anthropozentrischen Horizont; »Naturallianz« hingegen bezeichnet das 
bereits reale, leiblich vermittelte Zusammenwirken menschlicher und 
nicht-menschlicher Kräfte – konflikthaft, asymmetrisch und ohne har-
monistische Prämissen. Argumentativ nähert sich Fischer der Frage-
stellung dadurch, dass er die habitualisierte Gegenüberstellung von 
»Menschensubjekt« und »Naturobjekt« (18–26) sowie das »willentli-
che, berechnende menschliche Denken« (22) und die Grenzen der 
»Willensentfaltung« problematisiert (22). Er skizziert eine Didaktik, die 
»zwischen einerseits dem, was wir wissen und was wir mit diesem 



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

3 

 

Wissen zu bewerkstelligen im Stande sind, und andererseits unseren 
an die Sinne gebundenen Erfahrungsmöglichkeiten […]« vermittelt 
(25). Im Zuge dieser Überlegungen beschreibt er Tendenzen der Per-
sonalisierung von Natur als eines fremden, eigenmächtig und unbere-
chenbar agierenden Gegenübers. 

Nach dieser Dekonstruktion bietet Fischer im ersten Kapitel einen ers-
ten ›philosophischen Rückblick‹ (27–30), in dem er zentrale Motive bei 
Immanuel Kant und Friedrich W. J. Schelling – insbesondere ästheti-
sche und teleologische Unterscheidungen – anspricht, darunter die 
Lehre von der »selbständigen Naturschönheit« (27) und Überlegungen 
zum Erhabenen sowie die Frage nach dem »Subjekthafte[n] der Natur« 
(29). In der ersten ›Unterbrechung‹ erläutert er autobiographisch das 
Verhältnis zu den eigenen Organen als Beispiel für Kooperation, Ab-
hängigkeit und Eigensinn; Erfahrungen von Verständnisschranken und 
Unsicherheiten im eigenen Leib liefern ihm eine Mikroperspektive auf 
das Mensch-Natur-Verhältnis (31–39). 

Im zweiten Kapitel, ›Entwürfe und Konzepte‹ (41–93), systematisiert 
Fischer unterschiedliche Denkfiguren im Umgang mit Natur, darunter 
animistische, vitalistische, materialistische und relationale Ansätze. 
Ausführlich diskutiert er Bruno Latours Akteur-Netzwerk-Theorie sowie 
Jane Bennetts vitalistischen Materialismus. Zu Latour betont er, dass 
die Natur für diesen nicht bloßes Objekt, sondern als Akteur an sozialen 
Netzen beteiligt sei; zugleich beschreibe Latour eine radikale Abstrak-
tion, die kategoriale Unterschiede zwischen menschlichen und nicht-
menschlichen Akteuren nivelliere (64–76). Bei Bennett kritisiert Fischer 
die »Eigenmacht der Materie« (76) und thematisiert die Möglichkeit, 
»dass das wahrnehmend, empfindend, deklarierend, erklärend betei-
ligte Subjekt […] ausgeklammert wird« (84). Die theoretischen Ausfüh-
rungen werden durch eine zweite ›Unterbrechung‹ ergänzt (85–93). 
Anhand der Schilderung der Hallig-Allmende zeigt Fischer hier, wie so-
ziale und ökologische Praktiken ineinandergreifen und wie Naturallianz 
als gelebte Praxis Gestalt gewinnt (91–93). 

Im dritten Kapitel, ›Realitätsblock‹ (95–138), beschreibt Fischer die Wi-
derständigkeit der Natur als Grenze menschlicher Verfügbarkeit. An 
Beispielen aus agroindustriellen sowie aus technisierten Infrastruktu-
ren zeigt er, wie Eingriffe in komplexe ökologische Gefüge unbeabsich-
tigte Rückkopplungen erzeugen, die als eigenlogische Dynamiken auf-
treten. Naturallianz wird dabei als realer Handlungszusammenhang ge-
fasst, in dem Eigensinn und Nichtverfügbarkeit in praktische Vollzüge 
eingeschrieben sind. In diesem Rahmen kritisiert Fischer einen tech-
nikoptimistischen Deutungshorizont und bestimmt vermeintliche Rest-



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

4 

 

risiken »[…] als Resultat einer unaufhebbaren, aber systematisch ne-
gierten Kooperation menschlicher Akteure mit Wirkkräften des Natürli-
chen« (115f.). Die dritte ›Unterbrechung‹ zum Eigensinn der Oliven-
bäume (132–138) illustriert, wie Schnitt und Pflege als Erziehung Resi-
lienz und Kulturbedeutung hervorbringen, während industrialisierte 
Massenproduktion die Allianz auflöse und den Baum zum »lebendigen 
Industrieprodukt« mache (136). Daraus leitet Fischer eine regulative 
Heuristik mit drei Forderungen ab: Begrenzung von Reichweite und 
Wirkungstiefe riskanter Eingriffe, um Korrekturen zu ermöglichen; insti-
tutionelle Rahmung für lernfähige, regenerative Praktiken sowie die 
Übersetzung abstrakten Wissens in leiblich vermittelte Naherfahrungen 
(vgl. 138). 

Im vierten Kapitel, ›Subjekt und Allianz‹ (139–179), überträgt Fischer 
die zuvor entwickelten Überlegungen auf das moderne Subjektver-
ständnis. Das Selbst wird dabei von Fischer historisch als ein durch die 
Abgrenzung von der Natur konstituiertes entwickelt, zugleich aber als 
Teil eines Netzes von Abhängigkeiten und Kooperationen. Subjektivität 
bleibe bestehen; Freiheit entstehe nach Fischer in der Kooperation mit 
dem Nichtmenschlichen, dessen Eigenwille anerkannt wird. Daran an-
knüpfend rekurriert er auf Blochs Idee einer »Technik ohne Vergewal-
tigung« (146), die Natur nicht als bloße Ressource fasst, sondern deren 
»subjekthaft Treibendes« anerkennt. Naturallianz bezeichnet in diesem 
Zusammenhang die Anerkennung der Begrenztheit menschlicher Er-
kenntnis und die Einsicht in ein »Mitwirken des Anderen«, das zugleich 
vertraut und fremd bleibt. In der vierten ›Unterbrechung‹ erläutert Fi-
scher den Bau einer Trockenmauer als Beispiel (170–179): Die Arbeit 
gelinge, wenn der Eigencharakter der Steine respektiert und in eine 
tragfähige Fügung gebracht werde. Naturallianz erscheint hier als Ko-
operation im Widerstand, als Passung von menschlicher Intention und 
eigensinniger Materialität. 

Im fünften Kapitel, ›Allianz und Naturgeschichte‹ (181–227), blickt  
Fischer auf die historische Dimension. Er führt aus, dass Vorstellungen 
einer Kooperation von Mensch und Natur in unterschiedlichen Kulturen 
und Epochen präsent sind; indigene Kosmologien und vormoderne 
bäuerliche Praktiken werden als Beispiele angeführt; bei ersteren ins-
besondere rituell regulierte Ressourcenschonung, eine Haltung der 
Rücksicht gegenüber nicht-menschlichen Akteuren sowie die partielle 
Aufhebung der Natur-Kultur-Dichotomie; bei letzteren kreislauforien-
tierte Bewirtschaftung, maßvolle Nutzung und sorgende Pflege bzw. 
kooperative Arbeit mit Bodenorganismen, deren Verdrängung im Zuge 
der Moderne wesentlich zu den heutigen Krisen beigetragen habe. Zur 



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

5 

 

naturwissenschaftlichen Rahmung verweist er auf Lynn Margulis’ Sym-
biogenese-Konzept, dem zufolge »[…] das Grundprinzip der Symbiose 
als […] [der] eigentliche […] Treiber der Evolution« (184) zu verstehen 
sei. So dient für Fischer selbst das Grundprinzip der Symbiose der Be-
schreibung eines Allianzgefüges. Genannt werden Symbiosen von der 
Integration von Bakterien in eukaryotische Zellen, der Endosymbion-
tentheorie, bis hin zu komplexen Wechselwirkungen zwischen Pflan-
zen, Tieren und Mikroorganismen. Zugleich wird unterschieden zwi-
schen genetisch programmierten Anpassungen dieser Symbiosen und 
dem von Fischer gefassten offenen Kooperationszusammenhang der 
Naturallianz. Evolutionsbiologische Debatten werden so dargestellt, 
dass Allianzen neben Konkurrenzen eine grundlegende Rolle spielen; 
der »struggle for life« ruht »auf einem großen Sockel geteilter Allian-
zen«, und Biodiversität erscheint als »[…] das Resultat des Suchens 
und Findens immer neuer Allianzen […]« (195). Die fünfte ›Unterbre-
chung‹ über Nutztiere (223–227) konkretisiert dies am Beispiel des 
Bauern Peter Hagel und seiner Schleswiger Kaltblutpferde. Naturalli-
anz wird als alltägliche Kooperation beschrieben, als auf die Erde ge-
holte »Allianztechnik« (226). Symbiosen werden als Sonderfälle von 
Naturallianzen gefasst, während der Allianzbegriff darüber hinaus auch 
Kooperationen mit abiotischen Kräften wie Steinen, Böden oder 
Klimadynamiken umfasst. 

Im sechsten Kapitel, ›Naturallianz und Sozietät‹ (229–255), überträgt 
Fischer seine Überlegungen auf die gesellschaftliche Ebene. Er thema-
tisiert ein Herrschaftsverständnis, das Tiere zu Waren degradiert: »Wir 
in den hoch technisierten und global wirtschaftenden Ländern nehmen 
eine Souveränität, eine Verfügungsmacht im Naturbezug ganz selbst-
verständlich in Anspruch, die auch dazu ermächtigt […], Tiere als 
›fleischliche Sachen‹ anzusehen und zu behandeln […].« (233) Be-
griffe wie »Tierwohl« oder »artgerechte Haltung« werden als Korrektu-
ren innerhalb einer ökonomisch dominierten Logik dargestellt. In die-
sem Zusammenhang heißt es, »[d]er allerletzte, schäbige Rest von Na-
turallianz […]« (233) bleibe auf Verwertbarkeit reduziert, etwa wenn 
das Tierwohl darin bestehe, dass »die Kuh auf dem Spaltenboden auch 
mal den Rücken von der rotierenden Plastikbürste schubbern lassen 
darf« (233), ohne jemals einen grünen Grashalm gesehen zu haben. 
Als Gegenperspektive beschreibt Fischer ein Allianzdenken, das »die 
Negation des Naturverhältnisses frühzeitig« (253) abtrainiert und so 
unser Tun ins Konstruktive wenden soll. So eröffne dieses Allianzden-
ken zwei Hoffnungen: »Zum einen ist es die Hoffnung auf die Wieder-
gewinnung der Erfahrung, dass solche Allianz, als Grundfigur auch für 
die menschliche Existenz, schon jetzt alles Tätigsein und Tätigwerden 



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

6 

 

durchwirkt, noch durch die schärfste Negation hindurch. Zum anderen 
verbindet sich Naturallianz mit der konkreten Utopie, dass die produk-
tive, real vermittelte Allianz als Ermöglichung eines zwar nicht konflikt-
losen, sorgenfreien, aber eines für alle Beteiligten zuträglichen Daseins 
in ihren zahllosen Ausgestaltungen zum verbindenden, also zum hu-
manen und damit zum sozialen Projekt wird.« (253) Zugleich wird fest-
gehalten, dass die Rede von Naturallianz hypothetisch bleibt, da Inten-
tionalität und »Wollen« nicht auf nicht-menschliche Lebewesen oder 
abiotische Materie übertragen werden könnten. Naturallianzen werden 
als reale Bedingungen des Lebensvollzugs gefasst: »Wir können uns 
an sehr vielen wissenschaftlichen Erkenntnissen und alltäglichen Er-
fahrungen klar machen, dass überall in uns, mit uns, um uns Naturalli-
anzen geschehen, und die gut beschreibbaren – wie etwa das Atmen 
der Landtiere oder die Bestäubung von Blüten durch Insekten – bilden 
nur den kleinsten Teil der faktisch geschehenden.« (231) Neben ko-
operativen werden auch destruktive Formen (Gewalt, Überwältigung, 
Negation) benannt. Für die gesellschaftliche Organisation skizziert  
Fischer eine Sozietät tentativer Kooperation – geprägt von Aufmerk-
samkeit, Erfahrung und wechselseitiger Rückbindung – anstelle einsei-
tiger Verfügung. Naturallianz wird dabei über moralische Appelle und 
Reformen im Tierwohlrecht hinaus als relationales Naturverhältnis be-
schrieben. Sie erreicht ihr Ziel, wenn »Einsichten und Erfahrungen  
[gemacht werden], die eben eine wirkliche, gelingende, möglichst halt-
bare Vermittlung von menschlichem Wollen und natürlichen Strebun-
gen [eröffnen]« (240). 

Demnach lässt sich Fischers »Naturallianz« zunächst als regulatives 
Orientierungs- und Deutungsmuster fassen, das drei Ebenen metho-
disch miteinander verschränkt. Erstens beschreibt es ein relationsbe-
zogenes Naturverständnis, das Eigensinn und Nichtverfügbarkeit des 
Natürlichen anerkennt und die traditionelle Dichotomie von aktivem 
Menschensubjekt und passivem Naturobjekt aufbricht. Zweitens ope-
riert es als vermittelnde Heuristik zwischen empirischer Befundlage, 
leiblich-praktischer Erfahrung und begrifflicher Systematik, ohne aus 
dieser Vermittlung eine Metaphysik innerer Natur-Agentialität abzulei-
ten. Drittens hat es eine praktisch-normative Stoßrichtung: Allianz 
meint gelernte Kooperation unter Bedingungen struktureller Unsicher-
heiten, die technische Überbietungslogiken begrenzt und sorgfältige, 
reversible Eingriffe favorisiert. In dieser Konzeption steht Naturallianz 
nahe bei Immanuel Kants Teleologie der Urteilskraft, verstanden nicht 
als ontologische Seinsbehauptung, sondern als Reflexionsprinzip für 
die Beurteilung lebendiger Organisationen (vgl. Kant 2009, 309–315). 
Kant bestimmt die Zweckmäßigkeit der Natur ausdrücklich als ein 



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

7 

 

»kritisches Prinzip der Vernunft für die reflektierende Urteilskraft« 
(ebd., 309), also als Leitfaden unseres Urteilens und nicht als Eigen-
schaft der Dinge an sich. 

Gerade in dieser regulativen Lesart wird die Anschlussfähigkeit von  
Fischers Überlegungen sichtbar. Die Vorstellung einer Naturallianz 
kann mit neueren prozessphilosophischen Ansätzen ins Gespräch ge-
bracht werden, die das Lebendige nicht primär als Ensemble substanz-
hafter Dinge, sondern als Hierarchien von Prozessen begreifen, wie es 
Daniel J. Nicholson und John Dupré pointiert in ihrem Werk Everything 
Flows. Towards a Processual Philosophy of Biology (2018) darstellen: 
»[…] we propose that the living world is a hierarchy of processes,  
stabilized and actively maintained at different timescales« (ebd., 3). 
Dies bringt eine maßgebliche Positionsbestimmung dieser Perspektive 
auf den Punkt. Damit lässt sich eine Kooperations- und Verbundlogik 
im Lebendigen stark machen, ohne in einen Vitalismus zurückzufallen. 

Ebenso bietet die ökologische und evolutionsbiologische Forschung 
belastbare Anknüpfungen: Lynn Margulis’ Symbiogenese, auf die  
Fischer verweist, lenkt den Blick darauf, dass evolutionäre Innovatio-
nen wesentlich aus Netzwerkbildungen hervorgehen. Ihr zugespitzter 
Satz »Life did not take over the world by combat, but by networking« 
(Margulis 2023, 15) markiert den heuristischen Gewinn dieser Sicht, 
ohne Konkurrenzdynamiken zu leugnen. 

Schließlich schärfen phänomenologisch-praktische Szenen den nor-
mativen Gehalt der Heuristik: Sie erinnern daran, dass menschliche 
Handlungsmacht immer schon in trophische und materielle Verflech-
tungen eingespannt ist. Val Plumwoods berühmter Bericht über das 
»being prey« hält diesem Bewusstsein für bestehende Verflechtungen 
einen Spiegel vor, wenn Plumwood von ihrer eigenen Erfahrung er-
zählt: »We may daily consume other animals by the billions, but we 
ourselves cannot be food for worms and certainly not meat for crocodi-
les.« (Plumwood 2000) 

Allerdings ist Fischers Argumentation auch in verschiedenen Hinsich-
ten problematisch, etwa dann, wenn die heuristische Konstruktion, wie 
sie zuvor dargestellt wurde, zu wenig philosophie- und wissenschafts-
theoretisch präzisiert wird und dadurch begriffliche Kurzschlüsse ris-
kiert: 

Erstens ist der philosophiegeschichtliche Rückgriff auf Schelling zu 
kurz und zu oberflächlich, wenn Fischer beispielsweise schreibt: »Die 
These Schellings, dass auch der menschliche Geist in bestimmtem 
Sinn zur natura naturata gehöre, zur erzeugten, ›seienden‹ Natur, hat 



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

8 

 

ja in der neurologischen Erforschung von Denken und Bewusstsein 
längst ihre naturwissenschaftliche Wendung erfahren.« (43) Gerade 
damit greift Fischer zu kurz, weil er von einem modernen neurowissen-
schaftlichen Verständnis ausgeht und daraus vorschnell naturalistische 
Konsequenzen für das Verständnis des Geistes ableitet. Schelling be-
stimmt ›Natur‹ in den Ideen zu einer Philosophie der Natur (1797) als 
eigenständige, produktive Sphäre, deren Verhältnis zum Geist nicht 
Reduktion, sondern Identität in Differenz ist, denn »[d]ie Natur soll der 
sichtbare Geist, der Geist die unsichtbare Natur sein« (Schelling 1994, 
102). Dies ist eine Einladung zur Aufhebung der starren Subjekt-Ob-
jekt-Gegenüberstellung auf begrifflicher Ebene, ohne sie zu naturalisie-
ren. Vor diesem Hintergrund ist Matthias Mayers Werk Objekt-Subjekt. 
F. W. J. Schellings Naturphilosophie als Beitrag zu einer Kritik der Ver-
dinglichung zur Rekonstruktion der Bloch’schen Schelling-Lektüre auf-
schlussreich: »Die vollständige Aufhebung der Verdinglichung ist für 
Bloch das reale Identisch-Werden des Subjekts mit sich selbst […] als 
›Entelechie der Materie‹ im Wir. Es bedeutet die Adäquation der Sehn-
sucht an und zu sich selbst oder: die eingelöste Sehnsucht des Selbst 
nach Adäquation als Totalität und konkrete Erfüllung in Gesellschaft« 
(Mayer 2014, 188, Herv. i.O.). Die bei Mayer sichtbar werdende anti-
verdinglichende, teleologisch-sozialphilosophische Pointe lässt sich 
nur im Rahmen der spekulativen Identitätsphilosophie und einer Kritik 
der Verdinglichung verstehen; sie entzieht sich einer Gleichsetzung 
des Geistes mit neuronalen Korrelaten. Eine naturwissenschaftliche 
»Wendung« des Geistesbegriffs im Sinne einer Neurologie-Gleichset-
zung würde diese Identitätsidee verfehlen, weil sie von der methodi-
schen Differenzierung zwischen naturphilosophischer Grundlegung 
und empirischer Erklärung absieht. Die Gefahr des Fehlschlusses liegt 
darin, kategorisch heterogene Aussageebenen – transzendental-spe-
kulative Bestimmung, phänomenologische Beschreibung und empiri-
sche Theoriebildung – ohne Vermittlung zu identifizieren. 

Zweitens bedarf die Abgrenzung gegenüber vitalistischen und neu-ma-
terialistischen Lesarten größerer Sorgfalt. Jane Bennett, auf die sich 
Fischer ausführlich bezieht, hat programmatisch betont, dass ihr Begriff 
der »vibrant matter« »not a vitalism in the traditional sense« sei  
(Bennett 2010, xiii), sondern eine »vitality intrinsic to materiality« theo-
risiere (ebd.). Diese produktive Verschiebung sensibilisiert für materi-
elle Wirkmächtigkeit, läuft aber dort in Unschärfen, wo die Rolle des 
interpretierenden Subjekts und die normativen Kriterien der Zuschrei-
bung unterbelichtet bleiben. Für die Allianzfigur heißt das: Sie gewinnt, 
wenn sie Bennetts Aufmerksamkeitspolitik der Dinge aufnimmt, zu-
gleich aber an Kants Reflexionsgrenze festhält und die methodische 



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

9 

 

Differenz von Wahrnehmung, Erklärung und Normativität explizit mar-
kiert. 

Drittens wäre für eine wissenschaftstheoretische Einordnung eine ex-
plizite Orientierung an aktuelleren Ansätzen wie etwa der Prozesstheo-
rie innerhalb der Biologie hilfreich, gerade um die oben skizzierte regu-
lative Lesart konsequent sowohl gegen naturalistische Reduktion als 
auch gegen ontologische Hypostasierung abzusichern. Wo Organis-
men als stabilisierte Prozess-Bündel verstanden werden, lässt sich 
über Kooperation, Abhängigkeit und Eigensinn sprechen, ohne Materie 
mit einem verborgenen inneren »Agens« zu beleben oder Geist neuro-
biologisch zu reduzieren. Ein prozessuales Verständnis legt nahe, Alli-
anz als Muster der Organisation und der Koordination von Prozessen 
zu deuten, nicht als Eigenschaft von Substanzen, wie es teilweise bei 
Fischer anklingt. 

Abschließend ist zu sagen, dass Fischer mit Naturallianz. Perspektiven 
für ein verändertes Naturverhältnis eine klar konturierte, zugleich diffe-
renzierte Orientierungsfigur für das Mensch-Natur-Verhältnis vorlegt. 
Die präzise gegliederte Darstellung macht überzeugend deutlich, wa-
rum Natur sowohl institutionell als auch kulturell Gegenstand reflektier-
ter Praxis sein muss; zudem eröffnet Fischer handlungsnahe, risikobe-
wusste Perspektiven unter Bedingungen der aktuellen ökologischen 
Krisen. Besonders stark ist der Essay dort, wo Fischer seine Theorie 
immer wieder unterbricht: mit Beobachtungen, Erinnerungen und 
Anekdoten. Diese Einschnitte sind keine Ausschmückungen, sondern 
methodische Gelenke. Sie verankern die »Naturallianz« im Erleben, 
verbinden leiblich situierte Erfahrung mit empirischer Befundlage und 
begrifflicher Analyse – und sie laden die Lesenden dazu ein, eigene 
Momente von Naturallianz wiederzufinden und als Ressource für die 
Orientierung fruchtbar zu machen. 

Theoretisch überzeugender wäre die Allianztechnik allerdings, wenn 
sie die kantische Beschränkung der Teleologie auf ein Reflexionsprin-
zip ernst nähme; Schellings Naturbegriff nicht naturalistisch verkürzte, 
sondern als spekulative Grundlegung eines produktiven Naturzusam-
menhangs läse; neu-materialistische Sensibilitäten für materielle Wirk-
macht aufnähme, ohne normative Grenzlinien zu verwischen; und sich 
mit prozessualen Ansätzen verbündete, um sowohl Reduktionismus 
als auch Vitalismus zu vermeiden. 

Auf diese Weise könnte Fischer das von ihm als »Naturallianz« be-
zeichnete Beziehungsgefüge zwischen Mensch und Natur differenzier-
ter bestimmen, voreilige Schlussfolgerungen vermeiden und zugleich 



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

10 

 

seine praktische Orientierung wahren. Die Naturallianz erweist sich da-
mit nicht als bloße Imagination, sondern als handlungsleitendes Refle-
xionsschema, das gerade aufgrund seiner narrativen Erschließbarkeit 
zum Weiterdenken anregt. 

  



et
hi

ku
nd

ge
se

lls
ch

af
t 
2/

20
25

11 

 

Literaturverzeichnis 
 
Bennett, Jane (2010): Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, 
Durham: Duke University Press. 

Kant, Immanuel/Klemme, F. Heiner/Giordanetti, Piero (2009): Kritik der 
Urteilskraft, Hamburg: Felix Meiner. 

Margulis, Lynn/Sagan, Dorion (2023): Microcosmos: Four Billion Years 
of Microbial Evolution, Berkeley, CA: University of California Press. 

Mayer, Matthias (2014): Objekt-Subjekt: F. W. J. Schellings Naturphi-
losophie als Beitrag zu einer Kritik der Verdinglichung, Bielefeld: 
transcript. 

Nicholson, Daniel J./Dupré, John (2018): Everything Flows: Towards a 
Processual Philosophy of Biology, Oxford: Oxford University Press. 

Plumwood, Val (2000): Surviving a Crocodile Attack, Topeka: Utne 
Reader, unter: https://www.utne.com/arts/being-prey (zuletzt aufgeru-
fen: 28.09.2025). 

Schelling, Friedrich W. J. (1994): Ideen zu einer Philosophie der Natur 
(1797), in: Historisch-kritische Ausgabe, hg. von Manfred Durner, Stutt-
gart: Frommann. 

 

 

 

 

 

 

 

 

David Renz, *1997, M.A., B.Sc. (Biomathematik), seit 2019 Studium 
der evangelischen Theologie auf kirchliches Examen an der Universität 
Bonn. Von September 2022 bis März 2024 Masterstudium der Ethik an 
der Hochschule für Philosophie in München. Derzeit in Vorbereitung 
auf eine Promotion an der Universität Heidelberg (david.renz@uni-
bonn.de). 
 

 



12 

 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ethikundgesellschaft  
ökumenische zeitschrift für sozialethik 
 
2/2025: Die andere Seite der sozialen Gerechtigkeit: Eine ge-
rechtere Finanzierung steigender öffentlicher Ausgaben 
 
Philipp Kriele-Orphal   
Die Schuldenbremse des Grundgesetzes als demokratietheoreti-
sches Problem 
 
Korinna Schönhärl und Caren Sureth-Sloane 
Steuern und Steuergerechtigkeit – Ein Gespräch 
 
Sebastian Huhnholz 
Steuergerechtigkeitsperspektiven in Zeiten fiskalischer Transfor-
mation – Versuch einer kritischen Einordnung  
 
Julia Jirmann und Franziska Vollmer   
Wie kann die Besteuerung in Deutschland gerechter gestaltet 
werden?   
 
Jonas Hagedorn 
Sozialstaatliche Demokratie und progressive Besteuerung. Eine 
sozialethische Perspektive. 
 
Julian Degan   
Gerechtigkeit durch Bodenbesteuerung? Eine wirtschaftsethische 
Reflexion unterschiedlicher Grundsteuermodelle in Deutschland  
 
Ulrich Klüh 
Vermögensbesteuerung als terrestrische Wirtschaftspolitik. Pro-
bleme, Widerstände und Ausgestaltungsoptionen  
 
Anna Ott 
Wie gerecht ist die Kirchensteuer?  
 

 

Zitationsvorschlag: 
Renz, David (2025): Rezension: Kooperation im Wider-
stand Ludwig Fischer lotet Perspektiven eines veränderten 
Naturverhältnisses aus (Ethik und Gesellschaft 2/2025: Die 
andere Seite der sozialen Gerechtigkeit: Eine gerechtere 
Finanzierung steigender öffentlicher Ausgaben). Download 
unter: https://dx.doi.org/ 10.18156/ eug-2-2025-rez-5 (Zu-
griff am [Datum]). 
 

 


